https://doi.org/10.18784/smart.v6i2.1002

Dimensi Ideologis Pendidikan Sejarah Islam pada
Materi Sejarah Kebudayaan Islam

di Madrasah Aliyah

The Ideological Dimensions of Islamic History Education in the History
of Islamic Culture's Material at Madrasah Aliyah

Ahmad Yusuf Prasetiawan', Lisa'diyah Ma'rifataini?

YUniversitas Jenderal Soedirman
Purwokerto
ahmad.yusuf.prasetiawan
@unsoed.ac.id

2 Balitbang Kemenag Rl
Lisa.litbang@gmail.com

Artikel disubmit : 14 Februari 2020
Artikel direvisi : 6 Juli 2020
Artikel disetujui : 10 November 2020

ABSTRACT

The idea of eliminating war content in Islamic history is one response to the symptoms of
religious attitudes, which tend to be exclusive. Religious attitudes correlate with a person's
level of historical mastery, because history has a strategic function; in addition to providing
information on the past, it can also construct emotions, allowing students to take sides to
support or reject one of the parts. This study aims to see how the content of Islamic history
education contains an ideological cleavage between modernist-traditionalists, which
correlates with students' religious attitudes. Research using a descriptive qualitative
approach through construction analysis methods and content analysis, namely, analysis
models used to reveal, understand, and capture a text or discourse's message. The object
being studied is the SKI material for class XII Madrasah Aliyah, as stipulated in the Decree
of the Director-General of Islamic Education No. 2676 of 2013. This study's findings indicate
that the class XII SKI material displays opposing ideological features between Modernist and
Traditional Islam within Muslims' sociological structure in Indonesia. Students' religious
attitudes have the potential to be dichotomous and affiliated in one part. Even though the
object of the objective seems to content objective students' mastery of comprehensive, critical
knowledge and has an objective comparative analysis. The effect of exclusivity can still occur
if there is a shift in the substance of education from scientific objectivity to the hegemony of
power.

Keywords: Ideology, Education; Islamic History, Exclusive

ABSTRAK

Gagasan menghapuskan konten perang pada sejarah Islam merupakan salah satu
respon atas gejala sikap beragama yang cenderung eksklusif. Stkap beragama
memiliki korelasi dengan tingkat penguasaan sejarah seseorang, karena sejarah
mengandung fungsi strategis, selain memberikan informasi masa lampau,
juga dapat mengkonstruksi emosi, yang memungkinkan siswa berpithak untuk
mendukung atau menolak terhadap salah satu bagian. Pengkajian ini memiliki
tujuan untuk melihat bagaimana isi pendidikan sejarah Islam mengandung
pembelahan ideologis antara modernis-tradisionalis, yang berkorelasi dengan
sikap beragama siswa.Penelitian dengan pendekatan kualitatif deskriptif melalui
metode analisis konstruksi (constructiont analysis) dan analisis isi (content
analysis), yaitu model analisis yang digunakan untuk mengungkap, memahami,
dan menangkap pesan suatu teks maupun wacana. Objek yang dikaji adalah materi
SKI kelas XII Madrasah Aliyah, sebagaimana tertuang dalam Keputusan Dirjen
Pendidikan Islam No. 2676 Tahun 2013. Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa
materi SKI kelas XII menampilkan corak ideologis yang saling berseberangan
antara Islam Modernis dan Tradisional, dalam struktur sosiologis Muslim di
Indonesia. Sikap beragama siswa berpotensi terdikotomi dan berafiliasi pada
salah satu bagian. Padahal objek tujuan konten materi ini sepertinya agar dapat
membekali penguasaan pengetahuan siswa yang komperhensif, kritis dan memiliki

| 187


AVITA
Typewritten text
https://doi.org/10.18784/smart.v6i2.1002


Jurnal SMaRT Volume 06 Nomor 02 Desember 2020

analisa komparatif yang objektif. Efek eksklusifitas tetap potensial terjadi, jika terjadi
pergeseran substansi pendidikan sejarah dari objektifitas keilmuan, kepada hegemoni kuasa.

Kata kunci: Ideologi; Pendidikan, Sejarah Islam, Eksklusif

PENDAHULUAN

Sejarah Islam sebagian tersusun atas
psikososial  yang  dualistik, sebagaimana
menjangkiti masyarakat Muslim pada umumnya,
antara kemauan-kemauan progresif mengejar
kesejajaran Barat dan mengulang eufohistori
masa keemasan (M. Arif, 2008 : 5). Dualisme
ini  seringkali menyebabkan pemaksaaan
penampilan Islam yang over superior, dengan
banyaknya materi jihad dan supremasi politik
sebagai prototipe masa keemasan. Sejarah yang
seharusnya merefleksikan capaian orisinalitas
peradaban Islam (new social pattern) (Munthoha,
1998: 17), tetapi framing demikian bagi usia
sekolah justeru menyebabkan beban (historycal
burden) (Mas ud, 2007: 208), serta ketakutan
berlebih tehadap isu-isu baru yang dianggap
asing (gharib) (Mernisi, 1992: 43). Sejarah Islam
banyak menggambarkan suatu konfigurasi bahwa
agama ini terbangun secara spartan dari perang
ke perang dalam fase-fase ekspansi kekuasaan.
Padahal persoalan politik (alharb al wathon)
tidak secara otomatis berdimensi religius (al
harb al din). (Yahya, n.d.: x). Di sinilah sejarah
secara implisit mengandung konstruk ideologi
(al-mabda ). Konstruk ideologi (mabda *) dapat
diidentifikasi bila di dalamnya ada pemihakan
yang tidak sepenuhnya rasional (M. Arif, 2008:
110).

Pendidikan memang dapat menjadi sarana
efektif penanaman ideologi. (M. Arif, 2008c:
138). Dalam hubungan kesalingpengaruhan
(dependent of relation) sebagai produk budaya
(muntaj ats-tsaqafi) maupun produsen budaya
(muntij ats-tsaqafi), pendidikan sejarah berfungsi
sosial dan sosialisasi (process of learning and
formation of social). (M. Arif, 2008d: 14). Posisi
strategis yang menempatkan pendidikan sejarah
dibarengi pelbagai perspeksi yang membentuk
distorsi-reduktif. (Habermas, 2009: 19), ketika
teks tidak semata mendeskripsikan realita, tetapi

188 |

juga mempengaruhi kesan (emotion) untuk
berkawan atau berlawan terhadap fakta-fakta
masa lalu. (Eriyanto, 2007: 2-4). Padahal proses
penanaman nilai dan karakter pada diri siswa
praktis lahir dari kesadaran objektif sosio-
historisnya.

Sejarah, disebut Woodrow Wilson memberi
kesempatan manusia menilai, mengetahui dan
meyadari keberadaanya, untuk menentukan
pilihan-pilihan. (Winnerburg, 2006: 380).
Restorasi yang tidak saja bermakna regresi,
karena pendidikan sejarah bukan sekedar
merekonstruksi masa lalu, namun juga
mendekonstruksimasadepan. Halinihanyadapat
terjadi bila pendidikan sejarah telah melahirkan
siswa yang secara objektif, rasional dan ilmiah
memilih menjadi critical mass (kelompok
kritis) dibanding menjadi ekor dari orang
banyak (crowd). (Wijoyo, 2002: 56). Melalui
interaksi dialektis antar waktu, tiap momentum
pergeseran sosial yang dipelajari dapat membuka
perspektif dan pengetahuan baru. Kemandirian
berkeputusan, jati diri (existence), dan karakter
(charachter) siswa dapat terwujud lebih kokoh
di tengah dinamika perubahan waktu, karena
identitas-identitas baru yang belum mapan,
mampu dibaca, didefinisikan dan disikapi dalam
bangunan nilai filosofisis-ideologis. Dalam
konteks psikologi, usia sekolah adalah masa
obsesif terhadap sesuatu yang heroik, sehingga
tidak jarang tokoh-tokoh sejarah mengilhami
kesan dan dapat menjadi mentor yang menuntun
perilaku dan pemikiran siswa.

Materi ajar adalah salah satu di antara
tiga problem pokok pengajaran sejarah, selain
problem siswa, dan guru. Penulis melihat, konten
materi SKI mengandung konstruksi ideologis
yang secara esensi saling berseberangan. Materi
kelas XII membuka polarisasi dan potensial
menimbulkan sikap sektarian. Konten ini
cenderung abai dengan realitas sentimen



Dimensi Ideologis Pendidikan Sejarah Islam (Analisa Standar Kompetensi Kelas Xii)
Ahmad Yusuf Prasetiawan dan Lisa Diyah Ma'rifataini, halaman 187-202

keagamaan di Indonesia. Di antara teks dan
konteks sejarah memang sering dijumpai rentang
sifat intoleran karena ketersinggungan dogmatik,
yang eksklusif terhadap afiliasi ideologis
(S. Arif, 2010: 29). Siswa mungkin menjadi
sibuk memupuk dalih yang mendukung ide
kelompoknya. Dari sektarian menjadi eksklusif,
fanatik dan berujung pada sikap radikal. Sikap
radikal muncul secara reflektif, namun proses
pembentukannya telah terjadi berangsur-angsur
dan acapkali tanpa disadari, ketika menyerap
informasi, seperti pelajaran sejarah. (Yuni and
Sylviani, 2018: 22-67).

Tulisan ini berusaha mendapat gambaran
bagaimana dimensi ideologi termaktub pada
pendidikan sejarah Islam, melalui kajian isi
materi (analisis konten). Meskipun terkesan
saling bertentangan dan potensial menyebabkan
sifat terbelah, tetapi komparasi dari ujung-ujung
sumbu ideologi yang berbeda memiliki korelasi
dengan tujuan membentuk objektifitas siswa.
Kegunaan teoritis dari tulisan ini adalah untuk
memperkaya khazanah keilmuan pendidikan di
dunia Islam. Selain dapat dijadikan salah satu
pertimbangan dalam penyusunan materi sejarah
Islam.

KERANGKA TEORI

Institusi pendidikan membutuhkan
kurikulum dan perangkat belajar lain yang
terstruktur dan sistemik, untuk menopang sebuah
kuasa ide. Kuasa bukan saja bermakna author
tetapi juga pembenaran terhadap ide. (Ritzer,
2003: 72). Kekuasaan selalu teraktualisasi
lewat pengetahuan, karena setiap kekuasaan
selalu ditopang oleh suatu wacana kebenaran.
Strategi kekuasaan melekat pada rasa ingin tahu.
Kebenaran sejarah bukan konsep abstrak yang
tiba-tiba turun, Ia diproduksi untuk membentuk
pembenaran umum (coman sense) agar khalayak
mengikuti ide yang ditetapkan. Misalnya,
ketika mempelajari gerakan pembaharuan
Islam abad 18, di alam bawah sadar siswa
sudah terbayang, kelemahan-kelamahan Islam
dan fenomena masyarakat mutakhir yang
dinahkodai peradaban Barat, sehingga siswa

langsung memetakan dirinya menjadi modernis
maupun lokalis.

Teori lain yang digunakan dalam pembahsan
ini adalah teori konvergensi ideologi yang
dikemukakan Nurcholis Madjid. Teori ini
merupakan kelanjutan dari konsep endisme oleh
Bell dan Fukuyama tentang evolusi peradaban
manusia, dimana cara hidup manusia yang
berbeda-beda, seiring waktu pada akhirnya
mengarah pada titik yang sama.

KAJIAN PUSTAKA

Beberapa riset tentang pendidikan sejarah
Islam sudah banyak dipublikasikan, tetapi
sebagian besar berkutat pada problem metodik
proses pembelajaranya, bukan pada implikasi
konstrusi nalar sebagaimana penulis lakukan.
Terlebih menghubungkannya secara sosiologis
dengan aspek ideologi. Penelitian-penelitan
tersebut misalnya penelitian Ni'matul Fauziah
Faktor Penyebab Kejenuhan Belajar Sejarah
Kebudayaan Islam (SKI) Pada Siswa Kelas XI.
Penelitian dilakukan pada jurusan keagamaan di
MAN Tempel Sleman pada 2013. Hasil penelitian
menunjukkan kreatifitas guru, kelelahan,
banyaknya muatan dan kepadatan konten sangat
berpengaruh terhadap tingkat kejenuhan siswa.
(Fauziah, 2013: 99). Kemudian penelitian lain
oleh Abdul Haris berjudul Analisis Komparasi
Buku Ajar SKI Kurikulum 2013 dengan buku
Sejarah Islam Ahmad Syalabi, pada UIN Malang
tahun 2016. Penelitan membandingkan otentitas
peristiwa sejarah dari kedua sumber. Hasilnya
menyebutkan ada perbedaan signifikan antar
kedua sumber, namun secara positif hal ini dapat
saling melengkapi. (Haris, 2016: xviii).

METODE PENELITIAN

Tulisan ini bersifat kualitatif deskriptif,
dengan analisis isi (content analysis), lebih
spesifiknya analisis konstruksi (constructiont
analysis), yaitu model analisis yang digunakan
untuk mengungkap, memahami, dan menangkap
pesan suatu teks maupun wacana melalui
pengujian teks. Menurut Krippendorf, analisis isi
adalah suatu teknik penelitian untuk membuat

| 189



Jurnal SMaRT Volume 06 Nomor 02 Desember 2020

inferensi yang dapat direplikasi (ditiru)
dan shahith datanya dengan memerhatikan
konteksnya. (Jumal Ahmad, 2018: 1-20).

Sumber data tulisan ini adalah standar
kompetensi Mapel SKI yang tertuang pada Kep.
Dirjen Pendis No. 2676 Tahun 2013. Sebagai
instrumen analisa, dilakukan identifikasi
terhadap formasi ideologi tokoh-tokoh dan
institusi pada materi teks. Pendekatan yang
digunakan adalah psiko-sosiologik, yaitu
konfigurasi suatu masyarakat, dalam hal ini
adalah struktur odernis dan tradisionalis muslim
di Indonesia, serta situasi yang melingkupinya
atau yang terpengaruh oleh keduanya, sehingga
diperoleh hubungan antara konten dalam teks,
dan kecenderungannya.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pendidikan Sejarah Islam Kelas XII
dalam Kep. Dirjen Pendis No. 2676
Tahun 2013

Sejarah Kebudayaan Islam (seterusnya
ditulis SKI) merupakan bagian dari rumpun
mata pelajaran pendidikan agama Islam. SKI
dimaksudkan untuk menyiapkan peserta didik
mengenal, memahami, menghayati ajaran
Islam, dan menjadi dasar pandangan hidupnya
(way of life). Indikator SKI Tidak saja transfer
of knowledge tetapi sampai pada capaian ranah
afektif. Tujuan SKI antara lain agar siswa: 1)
memiliki data yang objektif tentang sejarah Islam.
2) mengapresiasi ibrah, nilai dan makna dalam
pesristiwa sejarah. 3) menanamkan penghayatan
dan kemauan mengamalkan nilai-nilai Islam
berdasarkan cermatan fakta. 4) membentuk
kepribadiannya melalui imitasi tokoh-tokoh
teladan. Sedangkan fungsi SKI meliputi: 1)
fungsi edukatif, 2) fungsi keilmuan, dan
3) fungsi transformasi spirit. Cakupan
materi SKI meliputi: Keimanan, Pengamalan,
Pembiasaan, Rasional, Spiritual, Fungsional,
dan Keteladanan.

Standar kompetensi SKI pada tingkat
XII Madrasah Aliyah semester I meliputi: 1)
perkembangan Islam pada masa modern; 2)

190 |

peristiwa-peristiwa penting dan tokoh-tokoh yang
berprestasidalamperkembanganIslampadamasa
modern; 3) ibrah dari peristiwa perkembangan
Islam pada masa modern; 4) meneladani tokoh-
tokoh yang berprestasi dalam perkembangan
Islam pada masa modern. Sedangkan pada
semester II: 1) perkembangan Islam di Asia
tenggara dan Indonesia, 2) mengidentifikasi
peristiwa-peristiwa penting dan tokoh-tokoh
yang berprestasi dalam perkembangan Islam
di Indonesia, 3) ibrah perkembangan Islam di
Indonesia, 4) meneladani tokoh-tokoh yang
berprestasi dalam perkembangan Islam di
Indonesia, 5) menjelaskan perkembangan Islam
di dunia, 6) mengidentifikasi peristiwa-peristiwa
penting dan tokoh-tokoh berprestasi dalam
perkembangan Islam di dunia, 7) mengambil
ibrah dari peristiwa perkembangan Islam
di dunia, 8) meneladani tokoh-tokoh yang
berprestasi dalam perkembangan Islam di dunia.
(Keputusan 2013).

Problem Pendidikan Sejarah Islam

Problem pendidikan sejarah pada umumnya
meliputi Materi, Guru dan Siswa. Penulis
hendak memfokuskan pada bagian materi
atau kontennya. Dalam konsep relasi kuasa
dan pengetahuan, konten merupakan salah
satu sarana, karena: 1) Teks-teks pengajaran
agama dapat mengalami pergeseran, seperti
yang terjadi pada perkembangan tafsir dengan
corak yang lebih beragam. 2) Corak teks dapat
juga mempengaruhi pandangan seseorang.
(Miswar, 2015: 83-91). 3) konten bahan ajar
merupakan komponen pembelajaran, yang
membutuhkan akurasi dan otentitas, sehingga

tidak merubah  persepsi. Akurasi dan
otentitas meliputi: akurasi konsep, fakta,
definisi, sistematika dan prosedur, contoh,

ilustrasi, dan akurasi soal. (Wakhid, 2017:
42). Perbedaan substansi antar sumber yang
satu dengan yang lain, pada akhirnya akan
bergantung pada resepsi dan interpretasi
audien, untuk memperkokoh, komparasi atau
kontradiksi persepsinya, dan menghindarkan
emosi yang monolitik. (Haris, 2016: xviii).



Dimensi Ideologis Pendidikan Sejarah Islam (Analisa Standar Kompetensi Kelas Xii)
Ahmad Yusuf Prasetiawan dan Lisa Diyah Ma'rifataini, halaman 187-202

Sementara roblem siswa dapat terjadi seperti
munculnya kejenuhan belajar. Faktor-faktornya:
1) suasana kurang menyenangkan, 2) kelelahan
akibat banyaknya konten, 3) kebosanan, 4)
persediaan referensi SKI yang sedikit, 5)
pemberian tugas kurang variatif dan, 6) motivasi
kurang optimal. (Fauziah, 2013: 99-108).
Kesiapan semua komponen untuk mendorong
situasi yang merangsang potensi internal, dapat
mengurangi problem siswa. Jika potensi internal
berkembang, dapat membentuk kesadaran
belajar. (Karim, 2013: 1-18).

Problem guru ada pada kemampuan
kontekstualisasi. Khoirudon Nasution
menyebutkan faktor latar belakang, dan
relevansinyaterhadap kehidupan kini, merupakan
komponen utama ketika mempelajari SKI.
Relevansi merupakan kontekstualisasi manfaat,
hikmah dan mengevaluasi target pencapaian.
(M. A. Kurniawan et al., 2014: 293). Hampir
semua literasi sejarah Islam menuliskan tentang
peperangan. Strategi guru dalam merekonstruksi
materi peperangan terhadap realitas kontemporer
dapat menjadi  sarana mengendalikan
dampaknya terhadap penalaran siswa. Konten
sejarah diselekesi karena orientasinya pada
nilai yang hendak disampaikan, bukan semata
pada peristiwanya. (Fahrul Salim et al., 2017:
5). Konsep jihad dapat disampaikan dengan
menjelaskan konteks, latar belakang, nilai, ibrah,
dan spirit moral. Kemudian menghubungkan apa
relevansinya dengan berbagai fenomena aktual
yang sedang terjadi. Tanpa adanya kreatifitas
guru dalam mengkontekstualisasikan, Evaluasi
pendidikan sejarah tidak akan dapat mengukur
ketercapaian keseluruhan tujuan. (Kholis, 2018:
3015-315).

Pada masyarakat yang multi agama semacam
Indonesia, pemberian informasi secara ekstra
protektif sangat diperlukan, karena materi sering
menunjukkan rivalitas ide. Kontekstualisasi
dengan realitas faktual, sering mengalami distorsi
yang sangat kritis, seperti pembelahan modernis
dantradisional. Sebagian Islamolog menyebutkan
sulit melakukan kajian Islam di Indonesia tanpa
melibatkan  struktur =~ modernis-tradisional.

(Noer, 1980: 79) Begitu lekat intensitas keduanya
bukan saja dalam perkembangan Islam, tetapi
juga Indonesia secara makro. Dimensi modernis
dan tradisional secara tidak langsung tersirat
dalam sejarah Islam, menegaskan resistensi
keduanya. Ketersinggungan ide ini disebabkan
konten peristiwa masa pembaharuan Islam dan
Islamisasi di Asia diasosiasikan sebagai ide dan
identitas ideologi tertentu.

Di antara kutub purifikasi dan akulturasi,
jthady-ishlahy, termasuk sikap esklusif ideologi,
dimana kulminasinya adalah sikap tertutup,
termasuk afiliasi politik, dari fanatisme,
radikalisme, hingga tindak kekerasan agama.
Penarasian yang persepsional berpeluang
menimbulkan  penerimaan subjektif yang
standar, kriteria dan klasifikasinya menjadi
discomparable. Persepsi setidaknya dapat terjadi
secara sosial maupun individual. (Musmuallim,
2019: 169-198). Persepsi sosial lahir karena
common sense dalam kultur dimana individu
bertempat, sedangkan persepsi individual
murni lahir dari penalaran. Konstruksi ideologis
sejarah terbangun dari dua arah ini. Eriyanto
menyebutkan, framing redaksional teks, dan
pemilihan peristiwa terdapat pada indikator
pendidikan sejarah Islam. Rekayasa keduanya
merupakan starting point proses ideologisasi.
Hal ini terlihat antara lain:

1. Pilihan diksi yang membentuk multi perspesi
sebagai identitas berlawanan, serta penalaran
vis a vis antar pemeluk agama, seperti istilah
“kafir quraisy”, mengasosiasikan pergesekan
yang terjadi adalah persaingan agama,
meskipun konteksnya lebih disebabkan
aspek-aspek  sosial seperti perebutan
pengaruh. Tidak semua suku Quraisy yang
belum Islam menghambat dakwah Islam
dan memusuhi Nabi, misalnya beberapa
orang keluarga Nabi. Diksi dapat digeser
menjadi “kaum quraisy yang anti perubahan”
atau “tidak mau menerima perubahan”,
dan sejenisnya, yang dapat memberi kesan
tegas bahwa pergesekan yang terjadi bukan
rivalitas agama dengan istilah Kkafir. Isu
revivalisme juga menggambarkan bagaimana

| 191



Jurnal SMaRT Volume 06 Nomor 02 Desember 2020

semua hal tentang Barat adalah musuh, yang
selalu patut dicurigai.

Narasi kisah Nabi ketika di Mekah,
menggambarkan visi perjuangan Nabi dan
para sahabat saat itu merupakan usaha-usaha
mendapatkan hak, serta perlakuan yang adil,
kebebasan beragama, melawan diskriminasi,
kesewenang-wenangan, melawan
ketidakadilan sosial dan ketidakadilan
ekonomi yang dialami kaum Muslimin, oleh
suku-suku yang memiliki pengaruh kuat di
Mekah, utamanya kelompok Quraisy. Bukan
semata mengajak orang yang memang tidak
menerima Islam menjadi Islam. Kesan ini
sering dihadirkan secara emosional bahwa
Nabi sedang berdakwah melawan kekafiran,
terhadap mereka yang berbeda agama.
Jika dilihat konteks ini, sama sekali tidak
memiliki relevansi dengan negara yang telah
menyebutkan jaminan kebebasan beragama
dan persamaan dalam konstitusinya.

Ketika di Madinah terjadi beberapa kali
peperangan, Nabi berperang berlandaskan
upaya mempertahankan keberlangsungan
kehidupan di negara Madinah, dari
gangguan musuh. Ini dibuktikan dengan
konstitusi Piagam Madinah yang
mewajibkan seluruh penduduk Madinah
dari berbagai golongan, bukan hanya umat
Islam semata untuk membela Madinah dari
serangan kaum Quraisy Mekah. Konstruksi
deskriptif yang disajikan oleh pendidikan
sejarah Islam biasanya adalah peperangan
antara kelompok Islam dan Kafir. Materi
peperangan dalam pendidikan sejarah Islam
dapat lebih proporsional menunjukkan
keutamaan akhlak, keberanian menegakkan
hak, perdamaian, strategi diplomasi dan
rekonsoliasi. Bahwa perang hanyalah
pilihan akhir ketika semua cara sudah
tidak dapat dilakukan. Etika-etika yang
ditunjukkan Nabi sebelum, ketika dan setelah
peperangan, seperti strategi persuasi dan
diplomasi, ketulusan niat dan kepercayaan
diri, yang seharusnya banyak dieksplorasi,
bukan tindakan kekerasan yang fatalistik.

192 |

5.

Selebihnya perlu diuraikan rasionalisasi,
seperti rasa usaha yang sungguh-sungguh
dilandasi ikhlas dan kepasrahan, sejauh ini
jarang mendapat tempat yang proporsional
pada konten pendidikan sejarah Islam.

Pelabelanyangtidak tersirat, misalnyaistilah-
istilah yang mengandung makna peyoratif.
Pelabelan dengan diksi yang bermakna
positif dalam pendidikan Sejarah Islam bagi
pihak Islam seperti istilah-istilah “gagah
perkasa, dengan ikhlas, dengan teguh”,
serta istilah-istilah negatif bagi pihak lain
dengan istilah “kejam, bengis, dan licik” yang
tidak dibarengi parameter ilmiah, menjadi
cenderung sentimentil. Deskripsi ini dapat
menjadikan pendidikan sejarah kehilangan
unsur rasionalitas dan objektifitasnya.
Penekanan satu bagian atas bagian yang
lain. Misalnya beberapa upaya diplomasi
dan keterbukaan Nabi mementingkan
perdamaian dibandingkan cara kekerasan,
tidak mendapat porsi yang cukup
dibandingkan materi peperangan. Sebutlah
peristiwa perjanjian Hudabibiyah, Fathul
Makkah, dan perjanjian lain, sebagai upaya
Nabi menegakkan perdamaian.

Perluasan  wilayah  kekuasaan Islam,
didasarkan atas motif-motif politik, bukan
semata faktor agama. Hal ini berkaitan
dengan tradisi bangsa Arab yang gemar
akan kekuasaan dan kebanggaan kesukuan.
Karakter demikian belum sepenuhnya dapat
dipupus ketika bangsa Arab telah beralih
Islam. Ketika sudah berhasil menaklukan
tidak
memaksakan agamanya kepada penduduk

lokal.

suatu negeri, penguasa Islam

Dimensi Ideologi Pendidikan Sejarah
Islam

Islam mengenal istilah ideologi al-Mabda’.

Secara terminologis berarti pemikiran mendasar

dari

pemikiran-pemikiran cabang, bersifat

fundamental dan asasi. 1) al-fikru al-asasi
al-ladzi hubna qablahu fikrun akhar, yaitu



Dimensi Ideologis Pendidikan Sejarah Islam (Analisa Standar Kompetensi Kelas Xii)
Ahmad Yusuf Prasetiawan dan Lisa Diyah Ma'rifataini, halaman 187-202

pemikiran yang sama sekali tidak dibangun atau
disandarkan daripemikiranlain. 2) Suatu "aqidah
aqliyah yang melahirkan peraturan. Dalam
hubungan kekuasaan, ideologi dapat membentuk
fungsi: 1) legitimasi dan rasionalisasi terhadap
hubungan sosial, 2) acuan pokok solidaritas,
3) motivasi bagi individu mengenal pola-pola
tindakan. (Nashir, 2001: 32). Arah filosofis
ideologi adalah kumpulan gagasan yang diajukan
oleh kelas dominan pada masyarakat. Tujuannya
untuk menawarkan perubahan. Ideologi menjadi
sistem pemikiran abstrak yang diterapkan publik,
sehingga lebih tepat disebut sebagai ruh politik.
Secara implisit setiap pemikiran politik mengikuti
sebuah ideologi, walaupun tidak diletakkan
menjadi sistem berpikir yang eksplisit. (Takwin,
2009: 49).

Islam satu dari sudut ajaran pokoknya, tetapi

dalam ranah sosial-politik memperlihatkan
struktur interen yang berbeda-beda.
Universalisme Islam memunculkan vested

interest ketika merealisasikan konsep sosiologis
bukan teologisnya, baik sebagai model of reality
maupun models for reality, sehingga menciptakan
komunitas beragama antara folk variant dan
scholarly veriant,konteks ke-Indonesiaan terwujud
dalam  Modernisme dan Tradisionalisme.
Ideologisme Islam bermakna bahwa agama
dijadikan pandangan hidup terhadap segala
sesuatu, terutama menyangkut tatanan sosial,
politik dan ekonomi. Menempatkan Islam
bukan semata pada domain privat tetapi juga
publik. Berbeda dengan aliran, yang masalah
pokoknya berkutat pada persoalan ibadah, Islam
ideologis mengandung konsepsi teoritik dan
praktik sebagai basis gerakan dan menggunakan
perangkat terstruktur yang lebih sistemik.
Modernisme Islam dengan corak: reflektif dan
evaluatif pemurnian, ijtithad, rasio di atas nash,
menempatkan agama sebagai permasalahan
publik, terutama dengan adanya Pan-Islamisme,
yang menempatkan Islam menjadi identitas.
Sedangkan konstruksi tradisonalis berbasis
kearifan  lokal, = keberagaman, kekhasan,
akulturasi, dan tidak meneguhkan sebagai
gerakan politik, muncul dalam semester 2.

Dari standar kompetensi pelajaran SKI yang
tertuang dalam Keputusan Dirjen Pendidikan
Islam No 2676 Tahun 2013, dapat ditelusuri
bagaimana dimensi ideologis antar bagian
mengalami proses dikotomi. Pada semester
pertama menguraikan gerakan pembaharuan
yang sarat akan revivalisme, purifikasi dan
modernisasi. Sedangkan pada semester kedua
menampilkan materi perkembangan Islam di
Indonesia dan Asia. Rangkaian ini menimbulkan
kontra ide: Pertama, rentang waktu tersebut
memang berhimpitan, modernisasi menggejala
sejak abad 18, sedangkan proses Islamisasi di
Asia Tenggara dan Asia Timur menunjuk pada
abad 20. Kedua, kedua materi ini berdimensi
ideologis, karena sangat dekat dalam aspek
sosiologis Muslim Indonesia. Gerakan global-
modernisme Islam merupakan antitesa gerakan
Tradisionalisme-lokalisme Islam. Fakta tentang
cepat dan lambatnya perkembangan Islam di Asia
Tenggara dan Asia Timur, selalu dihubungkan
dengan kosntruksi yang dibangun dalam
mengurai fakta sejarah ini. Metode dakwah
sebagai faktor internal, dan laju Barat di lain
pihak. Bagi yang lebih intens dengan pendekatan
modernisme, konstruksi yang muncul adalah
ketidakmampuan umat Islam sebagaimana
pencapaian Barat yang menjadi penyebabnya.
Sedangkan bila dengan pendekatan tradisonalis,
perkembangan Islam kini, hanyalah kelanjutan
dari keseluruhan proses Islamisasi di Nusantara,
utamanya oleh Walisongo, sejak abad 14-16,
yang tetap dinilai memiliki andil terbesar dan
mengalami masifikasi sampai dengan era modern,
bersamaan dengan perkembangan Islam di Asia
Tenggara dan Asia Timur.

Faktor-faktor pendidikan sejarah seperti
sumber belajar, siswa dan guru, sebagaimana
dijelaskan di atas menjadi kartu truf dalam
menentukancorakideologismelaluipembentukan
emosi siswa. Namun menampilkan kedua
materi yang sepintas paradoks ini, merupakan
input yang berimbang dari dua sudut yang
berjauhan, tanpa menegasikan satu sama lain.
Meskipun dua kecenderungan materi tersebut
dapat mempertajam pembelahan, permualaan

| 193



Jurnal SMaRT Volume 06 Nomor 02 Desember 2020

kovergensi telah dimulai. Kedua materi tersebut
dapat saja mempertajam atau mengurangi
pergesekan ideologis, namun hanya melalui
komparasi yang objektif, setiap kontradaksi
dapat disikapi secara kritis oleh siswa. SKI
dengan demikian menempatkan kompetensi
yang paling komperhensif dari kognitif sampai
dengan kemampuan menggali nilai, makna,
ibrah, hikmah, dan teori dari fakta sejarah
yang ada. (Nurjanah, 2003: 1-13). Kontradiksi,
polemik dan konflik merupakan kekayaan, yang
dapat mendorong kreasi dan inovasi secara
transformatif serta memberikan motivasi dalam
mengamalkan misi dan strategi dakwah sekaligus
mempraktekkan nilai luhur ajaran agama.

Modernisme Islam/ Tajdidul Islam

Modernisme Islam atau Tajdid al-Islam
mengandung pengertian; pemikiran, aliran,
gerakan, dan usaha untuk mengubah paham-
paham, adat istiadat, dan intuisi-intuisi lama
agar dapat disesuaikan dengan keadan baru yang
ditimbulkan oleh kemajuan ilmu pengetahuan
dan teknologi modern. (Asmuni, 1998: 97).
Kejumudan umat yang hanya patuh terhadap
produk pemikiran ulama terdahulu, sehingga
takut menghasilkan pemikiran baru. (Noer,
1980: 131).

Modernisme Islam muncul mengindikasikan
ketidakpuasan atas kondisi Islam historis abad
ke-18, dan membangun citra ideal Islam yang
maju. Semua alasan tersebut berujung pada misi
mengembalikan ajaran kepada unsur aslinya:
Alquran dan Hadis, dan membuang segala bid ah,
khurafat, dan mistik. (H. Nasution, 2003: 45).
Modernisme Islam setidaknya memiliki karakter
utama: a) tajdid atau perubahan mendasar, b)
kebebasan ijtihad, c), purifikasi atau pemurnian,
d) kembali pada Alquran dan Hadis, dan e),
sebagian  mencita-citakan negara agama,
dan menjadikan Islam sebagai Ideologi. (H.
Nasution, 2003: 55). Secara garis besar, faktor
yang mendorong munculnya modernisme Islam.
Pertama, faktor internal yaitu keterbelakangan
umat. Kedua, faktor eksternal kemajuan Barat.
(Jainuri, 1995: 22). Pembaharuan mencakup

194 |

perbaikan ke dalam, dan jawaban Islam atas
tantangan modernitas Barat. (H. Nasution, 2003:
34). Modernisme menjadi gagasan fundamental
pada aspek-aspek ajaran, sosial dan politik.
Gerakan modernisme, misalnya Salafiah di Mesir
dan Alighar di India, merefleksikan realitas
progresif dunia Islam. Bagi modernisme, tradisi
merupakan penghalang kemajuan. Agama yang
tradisonal dinilai sebagai unsur yang paling
lambat berubah. (Salim, 1999: 14).

Materi gerakan pembaharuan Islam pada
SKI sangat relevan, mengingat generasi Islam
membutuhkan semacam commen vision dalam
menapaki masa depannya. Hanya saja secara
psikososial beberapa resiko dapat diantisipasi,
seperti: 1) kemungkinan munculnya spirit
destruktif dan tertutup karena dominasi rivalitas
(baca: perseteruan). 2) globalisme agama dan
tergerusnya identitas lokal akibat universalisme
seperti kecenderungan sikap trans-nasional,
yakni begitu semangatnya terhadap visi agama
sampai mengesampingkan visi berbangsa. 3)
jumping conglution akibat tidak ada ruang
pada tradisi klasik yang pernah dilewati selama
perkembangan Islam. 4) munculnya trendisisasi
Islam, dan budaya masa (culture mass), karena
berIslam telah mengalami transmisi dari life way
menjadi life style dan trend setter sebagaimana
masyarakat modern.

Pemurnian dan modernitas mengandung
sisi emosional yang sangat kental sebagai citra
paling baru. Siswa mungkin akan merasa lebih
“aku” dalam segala hal (termasuk ideologi dan
pemikiran) bila menjadi yang paling modern dan
terbaharu. Sebaliknya yang lama masuk ke dalam
makna peyorasi. Persuasi modernisme sebagai
sesuatu yang baru telah membawa situasi yang
dibangun pada momen tertentu lewat bahasa.
Misalnya penggunaan istilah Ikhwan-akhwat, ana-
anta, memunculkan makna ketiga karena tidak
semata translite bahasa, tetapi menjadi citra diri.
Sebagai hasil konstruksi simbol yang menerus
disisipkanpadaingatan,dengan mengucapkannya
dapat memantapkan sebagai yang paling Islam.
Media informasi, termasuk buku dan pelajaran
berperan besar membentuk budaya citra



Dimensi Ideologis Pendidikan Sejarah Islam (Analisa Standar Kompetensi Kelas Xii)
Ahmad Yusuf Prasetiawan dan Lisa Diyah Ma'rifataini, halaman 187-202

(image culture) dan cita rasa (teste culture), yang
menawarkan gaya pesona; (fashion jilbaber, gamis
dan celana up-pass mata kaki). (Ibrahim, 2004:
viii).

Budaya juga diekspor melalui industri
pendidikan, film-film, dan media yang menjadi
komonditas dari lifestyle Islam. (Piliang, 1998:
12). Islam adalah trending dengan perkaburan
batas antara citra dan esensi ajaran. Suatu
dimensi ideologis yang memaksakan consensus
sebagai represi kebiasaan, berupa tafsir, dugaan,
propaganda terhadap produk pengetahuan. Islam
dalam citra modernitas seolah-olah memberi ide
dan visi baru yang membuat tidak puas dengan
cara lama, cenderung membuang segala yang
lalu, terlebih bagian-bagian yang prestise-nya
tidak memuaskan seperti keterbelakangan dan
kemiskinan.

Tradisionalisme Islam/ Turats

Al Islam

TradisionalismelIslam, trader, traditioberarti
pemberian; peninggalan; warisan, yang diterima
dari generasi sebelumnya sebagai pegangan
hidup, berupa praktik hidup atau keyakinan
keagamaan yang berpangkal dari wahyu. (Noer,
1980: 83). Tradisi dapat berasal dari masa lalu
sendiri (komunitas Muslim) maupun orang lain,
yang mencakup makna (al-turats al-ma ‘nawi),
dan materi (al-turats al-madi). (Assyaukanie,
1998: 61-65). Tradisionalisme berpegang pada
fundamen agama melalui penafsiran secara
rigid dan literalis, menjadikannya sasaran
kritik gerakan Modernisme yang menolak sama
sekali produk-produk masa kemunduruan.
(Feillard, 1999: 7). Corak tradisionalisme Islam
adalah berpegang pada kontinuitas mata rantai
sejarah dan pemikiran ulama terdahulu, serta
mengembangkan figh scholastik mazhab empat.
(Noer, 1980: 67). Identik dengan ekspresi
Islam lokal, yang tidak tertarik terhadap
pembaharuan. (Jaenuri, 2004: 94). Tradisi yang
kebanyakan dinilai anakronis kedangkalan,
namun dalam pandangan Tradisonalis memiliki
otoritas tinggi, keseimbangan, dan kontiunitas

yang harus dijunjung. (Shihab, 1996: 287).
Bagi Tradisionalis, modernisasi dipandang
melahirkan kenyataan yang ambivalen; memberi
kemudahan, namun melahirkan oligarki.
(Russel, 1952: 152). Paradigma modern banyak
mereduksi fitrah manusia, sehingga sejarah yang
dilahirkan berkembang dalam ketidakpastian
seperti krisis mondial yang mendatangkan akibat
destruktif-disruptif. Ekses lain dari fenomena
modern menjadi antagonisik, karena akses begitu
melimpah tanpa ada kesempatan menyeleksinya.
(Tobroni and Arifin, 1994: 22). Modernisasi
secara tidak langsung membentuk alienasi unsur-
unsur lokal dalam beragama.

Konten materi ini sangat penting untuk
memberi  keluasan  pengetahuan  siswa.
Tradisionalisme Islam di Indonesia merupakan
respon terhadap modernisme Islam yang lebih
dulu muncul. Beberapa manfaat materi ini
adalah: 1) memberi dorongan melestarikan
khazanah masa lalu. 2) rigid terhadadap literasi.
3) percaya diri terhadap identitas lokal yang
dimiliki. Beberapa efek yang mesti diantisipasi: 1)
tertutup terhadap perkembangan sains teknologi.
2) fanatik terhadap ide di luar dirinya. 3) enggan
melakukan terobosan pemikiran/ pembaharuan
selama hal itu lepas dari ikatan leterasi masa lalu,
seperti kitab-kitab klasik. 4) fatalistis dan merasa
puas terhadap apa yang sudah berlangsung.

Kedaulatan akal belum diterima sebagai aset
yang harus digunakan dalam pemikiran umat
Tradisional. Padahal untuk menuai kemajuan
diperlukan pembaharuan budaya secara menerus
dalam dialektikanya dengan realitas (Marzuki
Wahid,2005:63-65). Ketakutan melanggarnorma
agama melebihi kemauan progresif beradaptasi
terhadap realitas empirik, sehingga sering gagap
pada perubahan. Pendidikan nilai berbasis
kearifan lokal dalam pendidikan sejarah menjadi
salah satu multisinergi. (Hadiningrum, 2018:
149-160). kelompok Tradisionalis percaya bahwa
agama dan sejarahnya tidak dapat berlaku secara
doktrinal. (Abdurrahman, 2018: 1-21). Islam
meliputi aspek sosial dibanding theologisnya,
sehingga bisa saja diuji secara materiil-empiris
menghilangkan kesan sakral dan rasa inverior.

| 195



Jurnal SMaRT Volume 06 Nomor 02 Desember 2020

Dinamika Modernisme dan Tradi-
sionalisme Islam dalam Masyarakat
Indonesia Kontemporer

Perkembangan Islam di Indoensia tidak dapat
direduksi dalam fase-fase teorotik, melainkan
juga behind of text nya. (Basid, 2017: 1-14). Islam
Indonesia kontemporer merupakan kontuinitas
perkembangan Islam secara keseluruhan.
Modernisme dan tradisionalisme yang mengakar
di Indonesia tumbuh bersamaan dengan proses
Islamisasinya. Proses Islamisasi terikat oleh
arus mana yang membidani. Sebagaimana teori
Islamisasi terbagi menurut beberapa pendapat:
Arab, Cina, Persi, India, dan teori Turki (Syafrizal,
2015: 235), Islamisasi dengan cara modern
maupun tradisional menjadi relatif batasnya.

Perbedaan modernis dan tradisionalis
memudar seiring berbagai inovasi, seperti
kelompok Modernis mengalami polarisasi,
melahirkan modernis fundamental dan neo-
Modernis, sedangkan Tradisionalis melahirkan
post-Tradisionalis. Meskipun kelompok inovatif
sendiri mengalami dilema karena selain harus
berhadapan dengan konservatisme yang bersifat
kedalam, sekaligus tantangan keluar. (Andree
Feillard, 1999: 366). Modernisme Islam saat
ini telah memberikan apresiasi lebih besar
pada warisan Islam baik pada aspek pemikiran
maupun kelembagaan. Martin van Bruiseen
sebagaimana dikutip Azra menyebutkan istilah
gelombang konservatif yang menandai sejarah
perkembangan Islam Indonesia dengan merger
minor tradisonalisme-modernisne. (Azra, 2016:
175-186).

Modernisasi Islam berusaha menyeimbang-
kan antara pembaharuan pemikiran (Alfiani,
Suweleh, and Janah, 2019: 17), dengan
perkembangan Barat (Rahman, 2017: 39-50),
sekaligus modernisasi penafsiran AlQuran
dan Sunnah, menjadi sumber otentik (hudan).
(Hanafi, 2015: 01-23). Tantangan-tantangan
kultural dan tradisi pernah menjadi hambatan
dakwah modernisme Islam (Bakri, 2014:
33-40), namun pendekatan budaya diakui
memiliki daya hidup yang selalu menyatu dan

196 |

dipraktikan, sehingga lebih mudah menemukan
capaian. (Habib, 2018: 161-178). Sebaliknya,
Gagasan-gagasan pembaharuan yang banyak
dilahirkan sebagai titik balik kondisi yang ada,
yang berlangsung di banyak negara Islam sering
berkorelasi langsung dengan kemunduran yang
terjadi di negara-negara tersebut. (S. Nasution,
2019: 181)

Modernisme Islam mungkin tidak bermaksud
meninggalkan warisan masa lalu, namun
berorientasi terhadap tantangan masa depan.
Meskipun karenanya mesti menseleksi masa lalu
yang relevan, dengan hanya mengambil bagian
yang paling prinsipil dan substansial seperti
AlQuran dan Sunnah, dan meninggalkan pernak-
pernik tradisi yang tidak mungkin dijadikan
pegangan masa depan. (Taufik, Huda, and
Maunah, 2005: 1). Sebaliknya, Tradisionalisme
Islam menyebutkan sejarah peradaban dan
agama merupakan etape dari transformasi
budaya. Tradisi tidak berdiri sendiri namun
dielaborasi dengan kebutuhan setempat (local
genius). (Sucitra, 2015: 89-103). Persentuhan
kalangan tradisional dengan pendidikan modern
menjadi penentu corak tradisionalisme yang
baru. (Mahmudah, 2007: 21-32).

Modernisme dan tradisonalisme menjadi
representasi aksi sosial yang tidak lahir dari
sebuah kekosongan, dalam pola interaksi yang
sudah ada, di kalangan individu dan kelompok.
(Kumayi, 2018: 179-193). Penerimaan terhadap
Islam berimplikasi pada perbahan-perubahan
semua lini kehidupan sosial, sebagaimana sejarah
yang membentuknya. (Rais, 2018: 191). Dengan
begitu, elaborasi tradisional-modern adalah
ikhtiar konstruktif bagi siswa yang memperoleh
kelapangan pengetahuan yang komperhensif.
Siswa akan menatap masa depan dengan
penuh konvidensi. Meskipun secara psikososial
dihadapkan pada beban ganda; Islam yang kalah
dalam percaturan budaya global, dan bangsa
timur yang terbelakang. Sebagai al-maghlub (yang
kalah) cenderung inverior terhadap al-ghalib

(pemenang), serta berusaha mengimitasinya.



Dimensi Ideologis Pendidikan Sejarah Islam (Analisa Standar Kompetensi Kelas Xii)
Ahmad Yusuf Prasetiawan dan Lisa Diyah Ma'rifataini, halaman 187-202

Restrukturisasi Arah Baru Sejarah
Islam Indonesia

Dilihat dari paradigma filosofisnya,
pendidikan selalu mengandung visi kultural,
berupa cultural transmission dan cultural
conversetion atau pemelihara tradisi. Mungkin
saja ideologi-ideologi Islam bukan penanda
keterpecahan, tetapi merupakan design Tuhan
untuk umat Islam di Indonesia. (Madjid, 1993:
xiv). Era reformasi dalam sejarah nasional
Indonesia disebut sebagai konsolidasi ideologi.
Begitu banyaknya ideologi dan menjadi dinamika
selama proses integrasi pra Reformasi, namun
setelah Reformasi penilaian itu kurang up to
date, karena keragaman ideologi dapat saling
melengkapi. Pengembangan tradisi intelektual
yang kokoh di masa depan memerlukan khazanah
pimikiran Kklasik, shingga tidak terjadi jump
to conclution. (Madjid, 1992: t.h.). Penemuan
kembali ideologi yang sudah mapan tetapi mulai
terlupakan, melalui proses reidologisasi, dengan
merangkai kembali nilai lama dan membentuknya
menjadi tradisi utuh. (Wahid, 1999: 29-30). Arus
tranformasi sejarah Islam Indonesia ke arah
konsolidasi ditandai dengan sulit berlakunya
secara eksklusif perbedaan bipolar. (Tobroni and
Arifin, 1994: 80-81). Konvergensi ini ditandai
dengan berakhirnya dikotomi budaya; abangan,
santri, dan priyayi, menipisnya batas antara
Ulama dan Intelektual (cendekiawan), dan
hilangnya perbedaan religius-sekuler. (Mulkhan,
1991).

Hasan Hanafi menyebutkan pentingnya al-
Turats wa al-Tajdid sebagai rekonstruksi Islam.
Kemarin yang disebutnya sebagai turats qadim
_personifikasi dari khazanah klasik_, esok turast
gharbi merupakan khazanah Barat, dan kini yakni
realitas kontemporer. (Hambali, 2001: 227-
228). Turdts sampai pada basis pembentuknya
dapat ditrans-formulasikan, sampai terbangun
pemaknaan baru (tajdid). Sedangkan pemikiran
klasik diperbarui untuk menunjang pelbagai
bidang seperti pendidikan ekonomi, sosial, dan
politik. (Azani, 2019: 147-164). Semua didasari
dengan asumsi, baik turdts maupun haddtsah
sama-sama bersifat historis. Turdts merupakan

prestasi sejarah, sementara haddtsah adalah
realitas sejarah. (Madjid, 1992: t.h.). Sebagai
ideologi keduanya dibangun dengan sistematika
bukan sentimental, sehingga siswa dituntut
mengijtithadi bukan mentaqlidi. Pembedaan
ini dapat membebaskan siswa dari dogmatika
historis tanpa memutlakan konten.

Pendidikan yang berdimensi ideologis
memiliki implikasi bagi penanaman karakter
ta ‘asshub (berlebihan

terhadap segala yang berbeda), karena: (1) Islam

siswa tanpa harus

senantiasa logis, sehingga ketika berafiliasi harus
menggunakan argumentasi bukan fanatisme, (2)
Islam mengikuti sunnatullah,. (3) Manusia hanya
mampu menilai zahirnya saja, sehingga tidak
ada judgement, hakekat kebenaran milik Allah.
(Hasyim, 1985: 42). Sebagaimana peperangan
dan kekerasan adalah fakta sejarah sebagai
catatan yang harus diketahui, untuk menjadi
ibrah .

Konvergensi Ideologis Modernisme
dan Tradisionalisme Islam

Era modern telah membawa implikasi dalam
kebebasan. Berakhirnya dikotomi modernis-
tradisionalis didorong adanya tantangan
bersama, yakni munculnya radikalisme, dan
ekstrimisme. Radikalisme memiliki prinsip
membenarkan segala cara dalam merealisasikan
tujuannya, Struktur tradisi-modern mereduksi
menjadi ingroup, dan radikalisme sebagai bagian
yang lain (outgroup). Radikalisme merupakan
mekanisme reaktif atas krisis yang mengancam
(Qurtuby, 2004: 252). Dengan ancaman ini, umat
Islam melonggarkan sikap sektariannya, karena
meskipun hanya faktor eksternal, namun sangat
pokok dalam proses konvergensi.

Bagan 1 Arah Baru Trasformasi Sejarah Islam Abad xxi

Fundamental Konvergensi Sekular

e
P |
Divergensi

Tradisionalisme Modernisme

| 197



Jurnal SMaRT Volume 06 Nomor 02 Desember 2020

Rivalitas Modernis-Tradisional tidak jarang
hanya bersifat kultural ketimbang keagamaan.
(Prasetyo, Ali Munif, 2002: 53). Dalam struktur
Islam Indonesia, keduanya telah berkembang
bersama dengan segmentasi basis yang berbeda.
Hubungan keduanya terbilang unik, karena
tidak sebagaimana pengertian dasarnya bahwa
modern berarti paling baru, Modernisme Islam
justeru lahir terlebih dahulu, sebelum kemudian
Tradisionalisme muncul sebagai reaktornya. Di
tengah menguatnya kelompok lain di Indonesia,
Modernisme lama seperti Muhammadiyah
terkesan menggeser sedikit demi sedikit orientasi
gerakannya, termasuk pada bidang politik.
Kemunculan kelompok-kelompok keagamaan
baru yang cenderung militan (baca: radikal),
namun tidak memiliki akar kesejarahan dalam
budaya setempat, dan hanya melihat satu sisi
yakni visi. Gerakan-gerakan ini, pada mulanya
terlihat menarik, namun seiring waktu menjadi
asing, sehingga masyarakat mulai berfikir
ulang dan selektif. (Saifuddin, 2019: 143-158).
Klasifikasi sosiologis akhirnya hanya berimbas
pada pembedaan politis (Jong, 2012: 231-250),
yang hanya menjadisejarah sebagai konvensiyang
melatari penggunaan simbol kemasyarakatan.
Simbol itu sekaligus penetrasi nilai dan ideologi
yang berkembang kedalam penetrasi sosial
politik dan ekonomi. (Abidin, 2016: 241-253).
Kontestasi dan fragmentasi pemikiran keislaman
di Indonesia memang akan tetap terjadi dari
waktu ke waktu. Modernisme-tradisonalisme
masih merupakan pengelompokan utama. Isu
sekularisme, pluralisme dan liberalisme menjadi
komoditas yang seksi dimunculkan dalam
tiap pergesekan sosial di tengah menguatnya
kelompok intoleran. Dari tradisonalis-modernis,
lahir semacam proses “hibridasi” pemikiran
generasi baru. (Latief, 2016: 136-139). Mereka
berusaha merumuskan identitasnya untuk terus
eksis di era baru. Sebuah transformasi akomodatif
dengan kontekstualisasi.

PENUTUP

Pendidikan Sejarah Islam tidak dapat
terhindarkan dari konstruksi ideologis. Di antara

198 |

dimensi-dimensi ideologi yang tersirat, ada
pada standar kompetensi SKI tingkat XII dalam
Keputusan Dirjen Pendidikan Islam No. 2676
Tahun 2013. Semester pertama menguraikan
gerakan pembaharuan Islam abad 18, sebagai
corak ideologi Modernisme Islam. Sedangkan
pada semester kedua membahas perkembangan
Islam di Asia Tenggara dan Asia Timur, kental
nuansa lokalitas sebagai corak Tradisonalisme
Islam. Klasifikasi Modernisme-Tradisionalisme
dalam masyarakat Islam Indonesia telah menjadi
warna yang khas, dan sangat massif, dari gerakan
dakwah menjadi gerakan sosial, ekonomi, dan
politik. Sejarah dapat menjadi proses ideologi
dengan membenarkan tindakan dan pemikiran
tokoh, namun fungsi terpentingnya ada pada
penalaran ilmiah dengan komparasi yang objektif
terhadap  perbedaan-perbadaan  pandangan
di dalam materi SKI, sehingga siswa tumbuh
dengan kesadaran sejarah yang komperhensif.
Konten yang kontradiktif, polemik, dan dilematik
merupakan kekayaan materi dalam pendidikan
sejarah.

Gerakan global-modernisme Islam meru-
pakan antitesa gerakan Tradisionalisme-
lokalisme Islam. Namun menampilkan keduanya
merupakan input yang berimbang sebagai
sarana komparatif untuk mengukur obektifitas,
kritisme, dan kemampuan kreatif siswa.
Dikotominya menjadi tidak lagi relevan karena
beberapa alasan: (1) Keduanya secara geneologis
memiliki basis masa berbeda, tetapi sama-sama
diperlukan sebagai autokritik satu sama lain.
(2) Batas Modernis-Tradisionalis dapat berlaku
fleksibel ketika beberapa kelompok pembaharu
muncul (Neo-Modernis dan Post-Tradisionalis).
(3) Keduanya memiliki commen sense terhadap
ancaman bersama yakni ekstrimisme dan
radikalisme.

Penulis merekomendasikan agar menum-
buhkan sikap deradikalisasi siswa bukan dengan
mengurangi konten, ataupun melalui framming
yang sentimental, melainkan dengan cara
mensinkronkan dan mensinergikan antara materi
ajar, siswa dan guru, sebagai kesatuan faktor
yang utuh. Konkretnya, dengan memperkaya



Dimensi Ideologis Pendidikan Sejarah Islam (Analisa Standar Kompetensi Kelas Xii)
Ahmad Yusuf Prasetiawan dan Lisa Diyah Ma'rifataini, halaman 187-202

bahan ajar, meningkatkan daya kritis siswa, dan
kemampuan kontektualisasi guru. Transformasi
nilai kedua ideologi dapat berlanjut ke generasi
berikutnya, sehingga memo of understanding
kedua gerakan dapat lebih terbuka di masa masa
yang akan datang.

DAFTAR PUSTAKA

Abdurrahman, M. 2007. Menggagas Format
Pendidikan Nondikotomik: Humanisme
Religius Sebagai Paradigma Pendidikan
Islam. Yogyakarta: Gama Media.

Abdurrahman. 2018. “Sumbangan Pemikiran
Nahdlatul Ulama (Nu) Terhadap
Modernisasi  Pendidikan Islam Di
Indonesia.” Jurnal Dakwah 4 (4): 1—21.
http://www.jurnal.uinsu.ac.id/index.
php/consilium/article/view/2067.

Abidin, A. 2016. “Pengaruh Islam Dalam
Perubahan Nama Diri Suku Bugis:
Sebuah Tinjauan Sejarah.” IBDA":
Jurnal Kajian Islam Dan Budaya 14 (2):
241-53. https://doi.org/10.24090/ibda.
v14i2.676.

Ahmad, J. 2018. Desain Penelitian Analisis Isi

(Content Analysis). Sekolah Pascasarjana
UIN Syarif Hidayatullah.

Ahmadi, A. 2007. Sosiologi Pendidikan. Jakarta:
Rineka Cipta.

Alfiani, M. M., Suweleh, S., and Janah, L.K. 2019.
“Islamisasi Nusantara Dan Sejarah Sosial
Pendidikan Islam.” FIKROTUNA; Jurnal
Pendidikan Dan Manajemen Islam 9 (1):

17.
Alwi S. 1996. Islam Inklusif. Bandung: Mizan.

Andree F.. 1999a. NU Vis a Vis Negara.
Yogyakarta: LKiS.

.1999b. NU Vis a Vis Negara.
Yogyakarta: LKiS.

Arif,Md.2008a. PendidikanIslam Transformatif.
Yogyakarta: LKiS.

. 2008b. Pendidikan Islam
Transformatif. Yogyakarta: LKiS.
.2008c. Pendidikan Islam

Transformatif. Yogyakarta: LKiS.

.2008d. Pendidikan Islam

Transformatif. Yogyakarta: LKiS.

Arif, S. 2010. Deradikalisasi Islam Paradigma
Dan Strategi Islam Kultural. Depok:
Penerbit Koekoesan.

Asmuni, M. Y. 1998. Pengantar Studi Pemikiran
Dan Gerakan Pembaharuan Dalam
Dunia Islam. Jakarta: Rajawali Press.

Assyaukanie, L. 1998. “Tipologi Dan Wacana
Pemikiran Arab Kontemporer.” Jurnal
Paramadina 1 (1).

Azani, M. Z.. 2019. “Literasi Digital Keagamaan
Aktivis Organisasi Religious Digital
Literacy Of Religious Organization
Activism.” Tsaqofah o5 (01): 1—27.

Azra, A. 2016. “Kontestasi Pemikiran Islam
Indonesia Kontemporer.” Studia Islamika
23 (1): 175—86. https://doi.org/10.15408/
sdi.v23i1.2905.

Bakri, S.. 2014. “Kebudayaan Islam Bercorak
Jawa (Adaptasi Islam Dalam Kebudayaan
Jawa ).” Dintka 12 (2): 33—4o0.

Basid, A.. 2017. “Islam Nusantara: Sebuah
Kajian Post Tradisionalisme Dan
Neo Modernisme.” Tafaqquh: Jurnal
Penelitian Dan Kajian Keislaman 5 (1):
1-14.

Eriyanto. 2007. Analisis Framing; Konstruksi
Ideologi, Dan Polittk Media. 1V.
Yogyakarta: LKiS.

Fauziah, N. 2013. “Faktor Penyebab Kejenuhan
Belajar Sejarah Kebudayaan Islam (SKI)
Pada Siswa Kelas XI Jurusan Keagamaan
di MAN Tempel Sleman.” Pendidikan
Agama Islam X (2): 99—108. https://doi.
org/10.33650/edureligia.v1i2.46.

Habermas, J. 2009. Kritik Atas Rasio
Fungsionalis Buku 2. Edited by Nurhadi.
Yogyakarta: Kreasi Wacana.

Habib, Z. 2018. “Kyai Kampung, Islamisme, Dan
Ketahanan Budaya Lokal (Pandangan
Kyai Abdullah Faishol Tentang Ketahanan
Budaya Dan Visi NU Sukoharjo).” Jurnal
SMaRT Studi Masyarakat, Religi Dan
Tradisi 04 (02): 161—78.

RES



Jurnal SMaRT Volume 06 Nomor 02 Desember 2020

Hadiningrum, L. P.. 2018. “Reaktualisasi
Pendidikan Nilai Berbasis Kearifan Lokal.”
Jurnal SMART (Studi Masyarakat,
Religi, Dan Tradisi) 04 (02): 149—60.

Hambali, R. 2001. Hasan Hanafi; Dari Kiri
Islam, Revitalisasi Turast Hingga
Oksidentalisme. Bandung: Mizan.

Hanafi, I. 2015. “Mengenal Neo-Modernisme
Islam: Sebuah Essay Pemikiran Fazlur
Rahman Tentang Pendidikan Islam.”
Madania: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman
5 (1): 01—23. http://ejournal.uin-suska.
ac.id/index.php/madania/article/
view/4786.

Haris, A. 2016. “Analisis Komparasi Isi Buku Ajar
Sejarah Kebudayaan Islam Kurikulum
2013 Dengan Sejarah Kebudayaan
Islam Perspektif Ahmad Syalabi Analisis
Komparasi Isi Buku Ajar Sejarah
Kebudayaan Islam Kurikulum 2013
Dengan Sejarah.”

Hasyim, W. 1985. Mengapa Memilih NU:
Konsepsi Tentang Agama, Pendidikan
Dan Politik. Jakarta: Inti Sari Aksara.

Ibrahim,I.D.2004. Lifestyle Ectasy: Kebudayaan
Pop Dalam Masyarakat Komoditas
Indonesia. Yogyakarta: Jalasutra.

Jaenuri, A. 2004. Orientasi Ideologi Gerakan
Islam Modern. Surabaya: LPAM.

Jainuri, A. 1995. “Landasan Teologis Gerakan
Pembaruan Islam.” Jurnal Ulumul
Quran VI (3): 22.

Jong,K.D. E.,and De, E. E. S . 2012. “NASIONAL
BERSAMA Sejarah Singkat Hubungan
Islam-Kristen Di Indonesia.” Gema
Teologi 36 (2): 231—50.

Karim, A. 2013. “Meningkatkan Motivasi Belajar
Pendidikan Sejarah Kebudayaaan Islam
(SKI) Melalui Metode Pembelajaran
Mind Mapping.” QUALITY Jurnal STAIN
Kudus 1 (2): 1-18.

Keputusan, Dirjen Pendidikan Islam 2676. 2013.
Panduan Kurikulum Mata Pelajaran
Pendidikan Agama Islam Dan Bahasa
Arab Di Madrasah. Indonesia.

Kholis, R. A. N. 2018. “Analisis Tingkat Kesulitan
(Difficulty Level) Soal Pada Buku Sejarah
Kebudayaan Islam Kurikulum 2013.”

200 |

Jurnal Pendidikan Agama Islam 14
(2): 305-15. https://doi.org/10.14421/
jpai.2017.142-07.

Kumayi,S.2018.“TindakanSosial KH. Muhammad
Bakhiet Dalam Kontekstualisasi Dan
Transformasi Ajaran Tasawuf.” Jurnal
SMART (Studi Masyarakat, Religi,
Dan Tradisi) 4 (2): 179—93. https://doi.
org/10.18784/SMART.V412.674.

Kurniawan, M. Alif, Rochanah, Suyatmi, Ari, F.
I, Kuni, A, Syifaun, N., Fatoni, A, et al.
2014. Sejarah Pemikiran Dan Peradaban
Islam: Dari Masa Klasik Hingga Modern.

Latief, H. 2016. “Wajah Islam Indonesia
Kontemporer Yang Terus Berhadap-
Hadapan.” Afkaruna 12 (1): 136—39.
https://doi.org/10.18196/AIIJIS.2016.

Madjid, N. 1993. “Reioreintasi Wawasan Ke-
Islaman: Usaha Mencari Kemungkinan
Bentuk Peran Tepat Umat Islam
Indonesia Di Abad XXI1.” In Reorientasi
Muhammadiyah NU, 193-94.
Yogyakarta: LPPI UMY, LKPSM NU, PP
Al-Mubhsin.

1992. “Beberapa Renungan
Tentang Kehidupan Keagamaan Di
Indonesia Untuk Generasi Mendatang.”
Jakarta.

Mahmudabh, S. 2007. “Post Trad Islam 2007.Pdf.”
Ulul ALbab 8 (1): 21—32.

Marzuki, W.2005. Pemikiran Islam Kontemporer
Di Indonesia. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar.

Mernisi, F. 1992. Islam Dan Anologi Ketakutan
Demokrasi. Yogyakarta: LKiS.

Miswar, A. 2015. “Tafsir Al-Qur’an Al-Majid
‘Al-Nur’ Karya TM Hasbi Ash-Shiddieqy
(Corak Tafsir Berdasarkan Perkembangan
Kebudayaan Islam Nusantara).” Jurnal
Adabiyah XV: 83-91. http://journal.
uin-alauddin.ac.id/index.php/adabiyah/
article/view/693.

Mulkhan, A. M. 1991. Runtuhnya Mitos Politik
Santri. Yogyakarta: Sipress.

Munthoha. 1998. Pemikiran Dan Pendidikan
Islam. Yogyakarta: UII Press.



Dimensi Ideologis Pendidikan Sejarah Islam (Analisa Standar Kompetensi Kelas Xii)
Ahmad Yusuf Prasetiawan dan Lisa Diyah Ma'rifataini, halaman 187-202

Musmuallim. 2019. “Dinamika Prasangka Sosial
Penyebaran Agama Terhadap Pihak
Rumah Khalwat Oasis Sungai Kerit.”
Al-Balagh 4 (2): 169—98. https://doi.
org/10.1017/CB09781107415324.004.

Nashir, H. 2001. Ideologi  Gerakan
Muhammadiyah. Yogyakarta: Suara
Muhammadiyah.

Nasution, H. 2003. Pembaharuan Dalam
Islam Sejarah Pemikiran Dan Gerakan.
Jakarta: Bulan Bintang.

Nasution, S. 2019. “Islam Rasional.” IJTIMAIYAH
Jurnal Ilmu Sosial Dan Budaya 3 (1): 181.

Noer, D. 1980a. Gerakan Modern Islam Di
Indonesia 1900-1942. Jakarta: LP3ES.

. 1980b. Gerakan Modern Islam
Di Indonesia 1900-1942. Jakarta: LP3ES.

. 1980c. Gerakan Modern Islam
Di Indonesia 1900-1942. Jakarta: LP3ES.

. 1980d. Gerakan Modern Islam
Di Indonesia 1900-1942. Jakarta: LP3ES.

Nurjanah. 2003. “Menemukan Nilai Karakter
Dalam Pembelajaran,” 1—13.

Piliang, Y. A. 1998. Sebuah Dunia Yang Dilipat.
Bandung: Mizan.

Prasetyo, A. M., Dkk. 2002. Islam Dan Civil
Society: Pandangan Muslim Indonesia.
Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

Qurtuby, S. A.. 2004. Anak Muda Dan Tradisi
Pemikiran Liberal. Jakarta: P3M Kompas.

Rahman, B. A. 2017. “Modernisme Islam
Dalam Pandangan Muhammad Abduh.”
Tsaqofah & Tarikh 2: 39—50.

Rais, M. 2018. “Wajah Islam Di Bandar Jalur
Sutera (Kajian Sejarah Sosial Pada
Kesultanan  Tidore-Maluku  Utara).”
Al-Qalam 16 (2): 191. https://doi.
org/10.31969/alq.v16i2.485.

Ritzer, G. 2003. Teori Sosial Postmodern.
Yogyakarta: Kreasi Wacana.

Russel, B. 1952. The Impact of Scince on Socety.
London: WC.

Saifuddin, K. 2019. “Strategi Kontra Radikalisme
Keagamaan: The Strategy of Nahdlatul
Ulama in Countering Religious Radicalism

inJambon Village Gumawan Temanggung
Pendahuluan.” SMart o5 (02): 143—58.

Salim, F., Razi, Hamid, F., Ma ‘ruf, and Sukino,
A. 2017. Sejarah Kebudayaan Islam.
Edited by Syamsul Kurniawan. 2nd ed.
Pontianak: IAIN Pontianak Press.

Salim, H. 1999. Gus Dur Dan Kenangan
Cendekiawan Zaman Prisma.
Yogyakarta: LKiS.

Sucitra, I. G. A. 2015. “Transformasi Sinkretisma
Indonesia Dan Karya Seni Islam.”
Journal of Urban Society’s Arts 2 (2):
89-103. https://doi.org/10.24821/jousa.
v2i2.1446.

Syafrizal, A. 2015. “Sejarah Islam Nusantara.”
Islamuna: Jurnal Studi Islam 2 (2):
235. https://doi.org/10.19105/islamuna.

v2i2.664.

Takwin, B.2009.Akar-AkarIdeologi.Yogyakarta:
Jalasutra.

Taufik, A., Dimyati, H., and Bintu, M.. 2005.
“Sejarah  Pemikiran  Dan  Tokoh
Modernisme Islam.Pdf.” In Sejarah

Pemikiran Tokoh Modernisme, 1. Jakarta:
PR Raja Grafindo Persada.

Tobroni, and Syamsul, A.. 1994a. Islam
Pluralisme Budaya Dan Politik: Refleksi
Teologt Untuk Aksi Dalam Kebergaman
Dan Pendidikan. Yogyakarta: Sipress.

. 1994b. Islam Pluralisme Budaya
Dan Politik: Refleksi Teologi Untuk Aksi
Dalam Kebergaman Dan Pendidikan.
Yogyakarta: Sipress.

Wahid, A.. 1999a. NU Dan Islam Di Indonesia
Dewasa Ini. (Yogyakarta: LKiS.

Wakhid, A. R. 2017. “Analisis Buku Sejarah Islam
Kelas X.” UIN Malang. Malang.

1999b.
Retradisionalisasi
Yogyakarta: LKiS.

Dan
Politik.

Reidiologi
Dalam

Wijoyo, K. 2002. Selamat Tinggal Mitos Selamat
Datang Realitas. Bandung: Mizan.

Winnerburg, S. 2006. Berfikir Historis. Jakarta:
Yayasan Obor Indonesia.

Yahya, I. n.d. Tradisi Militer Dalam Islam.
Yogyakarta: Logung Pustaka.

| 201



Jurnal SMaRT Volume 06 Nomor 02 Desember 2020

Yuni, W. A., and Noveina, S.. 2018.
“Terorisme Radikalisme Dan Identitas
Keindonesiaan.” Jurnal Studi Komunikasi
1(2): 22-67.

202 |



